Corso biblico 2024-25

IL VANGELO SECONDO LUCA

Scheda n. 2

Il Magnificat

Premessa. “In quei giorni, Maria si alzò e andò in fretta verso la regione montuosa, in una città di Giuda” (Lc 1,39). Nei Vangeli ci sono alcuni riferimenti alla montagna – basti pensare al discorso della montagna di Gesù – ma questa è l’unica descrizione di una “scalata”, anche se le montagne della Giudea non hanno nulla a che vedere con le nostre Alpi! Seguiamo questa scalata che ha avuto come protagonista Maria di Nazareth, una ragazza di circa 15 anni. 
  Maria nel suo viaggio dovette percorrere una distanza di circa 150 chilometri: a quell’epoca le persone percorrevano a piedi distanze che ci spaventano. Piuttosto è ipotizzabile che non l’abbia fatto da sola. Probabilmente era accompagnata da Giuseppe: in fondo era il loro viaggio di nozze. Giuseppe poteva permetterselo perché quasi certamente era un artigiano errante: non aveva una bottega, ma solo gli attrezzi da lavoro, con cui si guadagnava da vivere. Maria si è fermata a casa di Elisabetta tre mesi. Mentre offriva alla cugina l’aiuto di cui aveva bisogno, negli ultimi mesi di gravidanza, trovava nel dialogo con lei un aiuto per comprendere il senso di quello che le era accaduto.
  La confidenza con una persona è tanto importante quanto rara. È difficile riuscire a parlare di quello che abbiamo dentro: è possibile solo se siamo sicuri di essere capiti da chi ci sta ascoltando. Tante forme di violenza nascono dal fatto che una persona si porta dentro un problema troppo pesante da reggere. Anche la componente tempo è importante: per entrare in confidenza con una persona c’è bisogno di tempo. Un soggiorno di tre mesi non è una visita di cortesia, ma un “dimorare”, un fermarsi che anticipa la vicenda dell’Incarnazione: il dimorare di Dio in mezzo a noi per oltre trent’anni. 
  In questo contesto Luca colloca il Magnificat, un testo straordinario: una lettura teologica dell’agire di Dio nella storia che è una sintesi di secoli di meditazione. Dal punto di vista storico, possiamo dire con certezza che il cantico non l’ha improvvisato Maria. È più che verosimile invece che le due donne, dopo essersi incontrare e salutate abbiano pregato insieme ringraziando Dio, usando formule o versetti di salmi imparati a memoria. Luca poi, circa ottant’anni dopo l’evento, forse attingendo anche dalle confidenze di Maria, mette sulla sua bocca queste parole. Se vogliamo fare un po’ di poesia e giocare con la fantasia, siamo autorizzati a immaginare che Maria, anziana, nella sua casa di Efeso, pregasse o cantasse queste parole scritte da Luca dietro sua ispirazione. 
LEGGIAMO E PREGHIAMO (O CANTIAMO) INSIEME IL MAGNIFICAT
Analisi del testo: la preghiera che suggerisce e la struttura del cantico
Il Magnificat è un inno di lode. La lode è una delle quattro forme principali di preghiera documentate nella Bibbia. Le altre sono: la preghiera di domanda, di ringraziamento e la richiesta di perdono. Dare lode a Dio significa riconoscere la sua grandezza. Con una immagine scolastica, potremmo dire che con la preghiera di lode, noi “diamo il voto” a Dio e gli assegniamo la lode! “L’anima mia magnifica il Signore”. Il verbo significa “rendere grande”, ma sarebbe più giusto dire “riconoscere la grandezza” del Signore: riconoscere che c’è qualcuno più grande dell’uomo, più grande di noi: Dio!
Nel Magnificat distinguiamo chiaramente tre strofe, tre motivi per dare “la lode” a Dio:
1.  Diamo lode a Dio ricordando ciò che Dio è stato per noi e ciò che ha fatto per noi.  
  “Dio, mio Salvatore”: Dio usa la sua grandezza e il suo potere a nostro vantaggio, si mette al nostro servizio per salvare la nostra vita. Quando Dio entra nella vita di una persona, per prima cosa non chiede; dà. Gratis!
  “Ha guardato l’umiltà della sua serva”: l’umiltà è stata una virtù bistrattata e misconosciuta. Non è, come spesso è stato inteso, una mancanza di autostima né un ostentato disprezzo di se stessi. In quanto creature di Dio, se ci disprezziamo, è come se accusassimo Dio di averci “fatto” male. L’umiltà non è mancanza di amore per noi stessi: anche perché, secondo il comandamento dell’amore al prossimo, citato da Gesù chi non ama se stesso non è capace di amare gli altri. L’umiltà ha la stessa radice di humus: la persona umile è come la terra pronta ad accogliere in sé la Parola perché metta radici e dia frutti. Essere umili è ringraziare Dio di averci scelto come terreno di semina!
  “La sua misericordia di generazione in generazione…”. Lo stile con cui Dio accompagna ognuno di noi è la misericordia. La parola ebraica è hesed: indica tutta la sollecitudine con cui una mamma accompagna la crescita del suo bambino. Così ha fatto e fa Dio con noi.
2.  Diamo lode a Dio per la sua azione nella storia. Il modo di agire di Dio era chiaro già nell’Antico Testamento, ma ha avuto bisogno della conferma di Gesù e continua ancora oggi. Il primo dato che emerge è che l’intervento di Dio sconvolge e mette a soqquadro le logiche umane: “Rovescia i potenti dai troni ed esalta gli umili”. Detto con le parole di Gesù: “Gli ultimi saranno i primi e i primi ultimi”. In particolare, Dio non tollera la superbia: il sentimento di chi si sente autosufficiente e pensa di non avere bisogno di lui. La superbia è l’opposto dell’umiltà: terreno senza humus, pietroso e arido, dove il seme della Parola non può mettere radici o addirittura strada dove la Parola viene spazzata via.
  Luca è particolarmente severo nei confronti dell’accumulo di ricchezza: basti pensare alla diversa formula delle beatitudini: non “Beati i poveri in spirito”, ma “Beati voi poveri…Guai a voi ricchi”! In particolare viene biasimata la ricchezza che provoca indifferenza, come nella parabola di Lazzaro.
3.  Diamo lode a Dio per la sua azione verso Israele, suo popolo. Maria è ebrea, figlia del suo popolo. In quanto ebrea ha generato Gesù come ebreo (si è ebrei per via materna!). La fede si nutre di memoria, sia a livello personale che storico. Ricordare gli eventi del passato non è vana operazione nostalgica, ma è andare alla ricerca delle nostre radici. Ognuno di noi ha una storia. Anche i nostri paesi e le nostre comunità. Se non ha senso rimpiangere il passato impregnato di fede, è giusto riconoscere che questa esperienza ha dato e continua a dare senso alla nostra vita!
Cenni sulla spiritualità del Magnificat: una preghiera che ha alimentato la fede di generazioni e che può alimentare anche la nostra.
-  Ci invita a credere in un Dio che agisce nella storia, a cominciare dalla nostra storia personale: sappiamo riconoscere questa azione presenza? Che voto diamo a Dio? Ricordiamo che c’è un momento comunitario in cui, ripensando all’anno che sta per finire, “diamo il nostro voto” a Dio: il Te Deum di fine anno.
-  Ci invita a coltivare l’umiltà, intesa come accoglienza di Dio nella nostra vita, con particolare riferimento alla sua Parola.
- Ci insegna che il modo migliore per capire il piano di Dio ed entrare nella sua logica di salvezza è parlarsi, dialogare e soprattutto pregare insieme: come Maria ed Elisabetta.
[bookmark: _GoBack]-  Ci dà un criterio di giudizio per valutare gli eventi e le persone. Ci aiuta a capire chi sono le persone che davvero contano davanti a Dio, ridimensionando il ruolo dei cosiddetti “grandi”.
