Corso biblico 2024-25

IL VANGELO SECONDO LUCA

Scheda n. 4

LE TENTAZIONI DI GESÙ (Lc 4,1-13)

Premesse. 
  Tutti e tre i vangeli sinottici parlano delle tentazioni di Gesù, prima di iniziare la sua vita pubblica. Mentre però Marco si limita a menzionare in due versetti (1,12-13) che Gesù fu tentato dal diavolo nel deserto, Matteo e Luca esplicitano il processo delle tre tentazioni: un confronto serrato tra Gesù e il tentatore. I due racconti sono simili, con però una differenza: le due ultime tentazioni sono invertite. Luca registra un crescendo sia geografico – deserto-luogo alto-tempio di Gerusalemme (La città santa è il punto di arrivo della missione di Gesù) – sia teologico: cresce la pericolosità della tentazione.
  Il racconto non è una cronaca di eventi, che peraltro non hanno avuto testimoni, ma è una riflessione teologica sul senso della missione di Gesù. Ogni elemento ha un rimando simbolico. Alcuni esempi:
· Gesù viene messo alla prova sulla sua identità di Figlio di Dio proclamata durante il battesimo (3,21-22) e confermata dall’albero genealogico che ha presentato Gesù come “figlio di Adamo, figlio di Dio” (3,23-38). 
· Mentre Adamo aveva ceduto alla tentazione, Gesù la supera. 
· Il deserto, nella Bibbia, indica il luogo della prova. 
· Il numero quaranta indica la durata della prova, rappresentata dalla fame conseguente al digiuno. Era stato così per Elia (1Re 19,8), per Mosè (Es 34,28), per il popolo di Israele, dopo la liberazione dall’Egitto.
[bookmark: _GoBack]  La tentazione non è una istigazione al male, ma la messa alla prova della propria identità e della coerenza con le scelte fatte (Cfr Dt 8,2: “…per metterti alla prova, per sapere quello che avevi nel cuore e se avresti osservato o no i suoi comandi”). Chi mette alla prova non è Dio, come sembrava suggerire la vecchia versione del Padre nostro. È la vita che ci mette alla prova (il ruolo del tentatore è perlomeno incerto, in ogni caso sempre collegato con i dinamismi della vita. Può rendere l’idea l’immagine di chi soffia sul fuoco!): per questo Gesù ha insegnato a chiedere al Padre di aiutarci a non soccombere nel momento della prova.
  Nelle tentazioni di Gesù c’è anche un rimando storico, perché, stando ai vangeli, Gesù, non solo all’inizio, ma nel corso della sua vita pubblica, ha avuto effettivamente la tentazione di atteggiarsi a messia politico o religioso, la tentazione di mettere al centro se stesso, anziché il Regno di Dio.

Lettura del testo: Lc 4,1-13

  La prima tentazione. La tentazione di trasformare le pietre in pane corrisponde alla seduzione di un messianismo economico: il vero messia è colui che risolve i problemi economici del popolo, chi offre gratis “panem et circenses”, pane e divertimento. Chi ha un po’ di dimestichezza con i testi evangelici non fa fatica a ricordare quando Gesù ha subito questa tentazione: dopo la moltiplicazione dei pani un gruppo di fanatici lo voleva incoronare re.
  La risposta di Gesù è affidata ad una citazione del Deuteronomio (8,3), una riflessione sull’episodio dell’Esodo, nel quale il popolo, sofferente per la fame, rimpiange le cipolle d’Egitto. Da notare che in quel contesto, Dio prima dà al popolo il sostentamento – la manna e le quaglie! – ma poi gli ricorda che al primo posto non deve esserci la preoccupazione per il cibo ma l’adesione ubbidiente alla Parola di Dio.
  Il messaggio per noi è molto chiaro: le preoccupazioni economiche sono legittime (Dio non ci ha creato perché soffriamo la fame, tant’è vero che ha messo tutta la terra a nostra disposizione!), ma non sono la cosa più importante della vita. La tentazione peggiore è strumentalizzare la “fame” della gente a fini di potere e di controllo sociale. Anche perché la “fame” è insaziabile: il pane, la carne, la terra, la casa, ma poi il vestito all’ultima moda, l’ultimo modello di smartphone, di macchina o di aereo supersonico…

La seconda tentazione. Ha una scenografia immaginaria: un luogo alto, un punto panoramico da cui lo sguardo può spaziare sull’orizzonte, certo non su “tutti i regni”: lo sguardo non può spaziare tanto, nemmeno se la terra fosse piatta come si pensava ai tempi di Gesù. Anche la sete di potere non ha limiti. La tentazione di un messianismo politico è sempre presente nella storia di Israele: un paradosso, se pensiamo che, per numero di abitanti e per potere dello stato, Israele non poteva nemmeno confrontarsi con le super-potenze politiche dell’epoca. A dispetto dei numeri, il sogno-illusione era di diventare, grazie al messia, lo stato più numeroso e più potente del mondo. Gesù ha rifiutato l’appellativo di messia proprio per non alimentare l’illusione del messianismo politico.
  Gesù risponde al tentatore riaffermando che Dio è l’unico Signore dell’universo: “Adorerai il Signore tuo Dio e a lui solo renderai culto”. Solo Dio può essere adorato: nessun uomo, per quanto politicamente potente può pretendere per sé un onore del genere. Come verrà spiegato molto bene nell’Apocalisse, quando il potere politico pretende onori divini diventa l’Anticristo. Come teorizzato dal filosofo russo Solovev, il politico più pericoloso non è ateo, ma chi, come l’Anticristo, “crede in Dio, ma ama solo se stesso”.

La terza tentazione. Ha come scenario il pinnacolo del tempio di Gerusalemme, la torre più alta: forse la torre meridionale da cui la vista spaziava sulla valle del Cedron. La tentazione è quella di usare il favore divino per fare miracoli spettacolari, capaci di “costringere” le persone a credere. Da tutti i vangeli noi vediamo che la fede non si fonda sui miracoli: Gesù non ha mai fatto miracoli per farsi vedere o per “costringere” le persone a credere. I miracoli sono un gesto di amore gratuito e la fede è un atto di fiducia in Gesù che precede i miracoli e semmai viene rafforzata da essi.
  In questa terza tentazione, il tentatore indossa la maschera religiosa: si serve di un versetto della Bibbia, in cui Dio assicura la sua protezione a chi confida in lui (Salmo 90,11-12). C’è chiaramente la messa in guardia dalla tentazione fondamentalistica di usare i testi sacri come una miniera di citazioni a nostra disposizione per confermare le nostre tesi. Con versetti biblici staccati dal contesto possiamo far dire ai testi sacri tutto quello che vogliamo. 
  Questa volta, Gesù sta al gioco e risponde con un altro versetto della Scrittura, in cui mette in guardia dalla tentazione umana di provocare Dio: pretendere che Dio sia a nostra disposizione, pronto a soddisfare ogni nostro desiderio. Come ripeteva don Gasparino, Dio non risponde “a gettone” alle nostre preghiere: “Dio risponde sempre, ma quando e come vuole lui!”.

Conclusione.  La pagina delle tentazioni è una pagina catechetica, rivolta ai singoli credenti e alla comunità, per mettere in guardia dalle tentazioni dell’economia, del potere e del miracolismo spiritualistico. Queste sono state le tentazioni di Israele. Nei secoli sono state le tentazioni di tanti: sia uomini politici che uomini di Chiesa. Sono tentazioni perenni, da cui stare in guardia, anche oggi.

Appendice.  Nella Leggenda del Grande Inquisitore, a metà circa del romanzo I fratelli Karamazov, Dostoevskij immagina che Gesù ritorni sulla terra, in Spagna, ai tempi dell’Inquisizione. Viene arrestato come sovversivo e condotto davanti al Grande Inquisitore che lo riconosce e lo investe: “Perché sei venuto a disturbarci?”. Noi, uomini di Chiesa, abbiamo capito come si controllano e come si governano gli uomini: con il pane, il potere politico, il prestigio religioso. Come dire: il tentatore aveva ragione; tu non l’hai capito, per questo sei finito sulla croce! Anche nel testo di Dostoevskij, come davanti al sommo Sacerdote, Gesù non risponde. Se ne va in silenzio…

