Corso biblico 2024-25

IL VANGELO SECONDO LUCA

Scheda n. 5

LA PARABOLA DEL BUON SAMARITANO (Lc 10,25-37)

  È una delle pagine più note del vangelo. Si trova solo in Luca. Dobbiamo infinita gratitudine alla pazienza e alla sagacia dello storico che con le sue “ricerche accurate” ha ri-trovato questa parabola, gelosamente conservata da qualche comunità, insieme ad altri detti di Gesù.
  Gesù l’ha raccontata nel contesto di una discussione con un dottore della Legge, che pone a Gesù una serie di domande, a cominciare da: “Maestro, cosa devo fare per ereditare la vita eterna?”. La domanda tradisce l’identità di chi la pone: un fariseo. Noi sappiamo che questo gruppo religioso, a differenza dei Sadducei, credeva nell’immortalità dell’anima e quindi in una vita dopo la morte. Questo dibattito è stato riportato da tutti e tre i vangeli sinottici. Solo Luca protrae il dialogo con questo racconto di grande effetto.

Lettura del testo

  Lo schema del dialogo è molto semplice ed è modellato sulle dispute che si svolgevano nelle scuole dell’epoca: il maestro poneva una domanda a cui gli interlocutori dovevano rispondere, sulla base della Scrittura, citando un versetto, meglio se con la spiegazione di qualche maestro. Gesù però sconvolge le regole del gioco e anziché rispondere pone una contro-domanda. Il dottore della Legge dà la risposta perfetta, congiungendo due comandamenti presenti in testi diversi della Scrittura. Il primo – il comandamento di amare Dio con tutto il cuore, con tutta l’anima, con tutte le forze – è contenuto nello Shemà (Dt 6,5), recitato due volte al giorno da ogni pio ebreo. A questo comandamento, lo scriba ne aggiunge un secondo, tratto dal codice di santità del Levitico (19,18), aggiungendovi la clausola importantissima: “come te stesso”.
  Gesù elogia la correttezza della risposta, suggerendo che la strada per la salvezza passa per tre amori: a Dio, al prossimo e a se stesso. I tre amori devono avere la stessa forza normativa: nessuno dei tre deve prevaricare sugli altri e tutti devono essere contemporaneamente presenti. L’eccesso di amore di Dio può portare al fanatismo religioso che calpesta il prossimo. La mancanza di amore per se stessi può portare al disprezzo di sé fino alla disumanizzazione. Nella storia della spiritualità cristiana questo terzo comandamento è stato spesso svalutato o addirittura condannato come forma di egoismo. Invece le parole dello scriba, avvallate da Gesù sono chiarissime e confermate dalla psicologia: chi non ama se stesso non sa amare l’altro.
  Ma proprio sull’identificazione del prossimo, lo scriba chiede a Gesù ulteriori delucidazioni. Nella tradizione giudaica dell’epoca, il prossimo era il familiare, l’amico, ogni membro del popolo di Israele. Secondo i maestri più aperti era tale anche lo straniero che abitava in Palestina. Nessun scuola riconosceva come prossimo il samaritano, perché “eretico”, dunque in qualche modo più pericoloso del pagano!  La risposta di Gesù, per chiarire chi è il prossimo, non è teorica, ma è affidata al racconto che abbiamo letto. In essa troviamo tre qualifiche di “prossimo”.
1. Gesù ci ricorda innanzitutto che prossimo è chi ha bisogno. “Essere in stato di bisogno” ed “essere prossimo” coincidono. È spietato e inappellabile il giudizio di riprovazione e condanna del sacerdote e del levita che ragionando correttamente nei termini della legge di purità tirano dritto sulla loro strada perché “Non tocca a me”; “La legge mi vieta di toccare il sangue o un cadavere”! La vera carità sa discernere il bene dell’altro, che varia da persona a persona, da momento a momento: Gesù non annulla la legge di purità, ma dice che ci sono momenti in cui va rispettata e momenti in cui va superata in nome di una legge superiore, la legge dell’amore al prossimo. Discernimento è distinguere i diversi momenti.
2. Ma c’è un secondo passo, ancora più importante: “prossimo” non è tanto una qualifica passiva della persona in stato di necessità, ma una qualifica attiva: riconoscere lo stato di necessità dell’altro. Amare il prossimo è “farsi prossimo”, è agire in vista del bene dell’altro. Gesù non chiede di andare a cercare le persone che soffrono, ma semplicemente di aprire gli occhi e di attivarsi, di “farsi prossimo” alla vista di uno di loro. È ciò che ha fatto Gesù: prima che a parole, ha mostrato con i fatti qual è il comportamento che apre le porte della salvezza: essere sensibili alla sofferenza che si incontra sul cammino. Ogni volta che ha incontrato una persona bisognosa, ha fatto il possibile per alleviarne le sofferenze. C’è un unico biglietto di ingresso nel Regno: le opere di misericordia. Quelle esemplificate in negativo dal sacerdote e dal levita e in positivo dal buon samaritano sono le stesse elencate da Matteo 25,31-46, nella scena del giudizio finale. 
3. Amare il prossimo è realizzare la fratellanza. La fratellanza è amore al prossimo.  Scrive Papa Francesco nell’enciclica Fratelli tutti: «Questa parabola è un’icona illuminante, capace di mettere in evidenza l’opzione di fondo che abbiamo bisogno di compiere per ricostruire questo mondo che ci dà pena. Davanti a tanto dolore, a tante ferite, l’unica via di uscita è essere come il buon samaritano. Ogni altra scelta conduce o dalla parte dei briganti oppure da quella di coloro che passano accanto senza avere compassione del dolore dell’uomo ferito lungo la strada. ... Non c’è più distinzione tra abitante della Giudea e abitante della Samaria, non c’è sacerdote né commerciante; semplicemente ci sono due tipi di persone: quelle che si fanno carico del dolore e quelle che passano a distanza; quelle che si chinano riconoscendo l’uomo caduto e quelle che distolgono lo sguardo e affrettano il passo» (F.T. 67 e 70).
  Il “miracolo” della fratellanza: la fratellanza è un legame tra estranei che, attraverso la relazione, arrivano a scoprirsi fratelli. Questo incontro cambia la vita di entrambi: il ferito passa dal rischio di morire alla guarigione; il samaritano blocca il suo viaggio, trascura per un po’ i suoi affari, ci rimette dei soldi. Il gesto del buon samaritano mostra che in un tempo apocalittico non si può essere neutrali. Il sacerdote e il levita, di fatto stanno dalla parte dei briganti della strada. La cosa peggiore è che queste erano persone religiose. Da qui la constatazione che “Il fatto di credere in Dio e di adorarlo non garantisce di vivere come a Dio piace” (F.T. 74-75). La fratellanza, come la fede, si misura sui fatti.
   Per promuovere la fratellanza non dobbiamo avere paura di coinvolgerci affettivamente nelle relazioni. Pensiamo a don Milani, priore di Barbiana che nel suo testamento rivolto agli alunni della sua scuola non ha avuto paura di scrivere: “Ho voluto più bene a voi che a Dio”.
  
[bookmark: _GoBack]Quattro forme di amore al prossimo
· Amore ai propri cari o affetto dentro la famiglia: ha un valore fondante e paradigmatico: guai se viene a mancare! Poi deve estendersi all’amore interno alla comunità cristiana, al piccolo gruppo alle cui dinamiche Paolo ha dedicato tutto il capitolo dodici della Lettera ai Romani.
· Promuovere la giustizia è amare i più deboli, che non possono difendersi da soli. Un Welfare che funziona (ad esempio un sistema sanitario efficiente o un sistema pensionistico serio) è una forma concreta di amore al prossimo. 
· Amore a chi è in difficoltà o volontariato: è la forma più diffusa e presente di amore al prossimo, il fiore all’occhiello delle comunità ecclesiali italiane. Il ruolo sociale dei volontari va semplicemente riconosciuto, incoraggiato e supportato, non osteggiato e sopportato! 
· Gesti di gratuità totale, fino al dono della vita: una forma di amore al prossimo che non si può prescrivere: si può solo contemplare in persone che ne hanno fatto una scelta di vita. 
